
1 
 

UNIVERSITÀ DEGLI STUDI DI NAPOLI 

“L’ORIENTALE” 

 

 

 

DIPARTIMENTO DI STUDI LETTERARI, LINGUISTICI E COMPARATI 

 

CORSO DI LAUREA TRIENNALE IN 

LINGUE, LETTERE E CULTURE COMPARATE 

 

TESI DI LAUREA IN 

LETTERATURA GIAPPONESE 

 

TOMOE GOZEN, LA SAMURAI 

 

      

Relatrice                                                                           Candidata 

Ch.ma Prof.ssa  Marianna Milano 

Roberta Strippoli  Matr. CL/01435 

 

 

Anno Accademico 2022/2023 



2 
 

 

INDICE 

 

Introduzione  ........................................................................................................................................ 3 

Capitolo 1: Tomoe Gozen, la guerriera ................................................................................................ 5 

Capitolo 2: Tomoe Gozen, dopo la guerra ......................................................................................... 13 

Conclusioni ........................................................................................................................................ 19 

Bibliografia ........................................................................................................................................ 21 

Ringraziamenti ................................................................................................................................... 23 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



3 
 

TOMOE GOZEN 

巴御前 

 

INTRODUZIONE 

Questo studio delineerà i punti salienti della leggenda di una delle più famose guerriere della storia 

del Giappone antico: Tomoe Gozen 巴御前, apparsa nello Heike monogatari 平家物語 (La storia 

della famiglia Taira, XIII sec.), nelle sue varie versioni, e in opere successive, sia letterarie che teatrali. 

Purtroppo tale elaborato si avvarrà solo di fonti letterarie, in quanto non sono state ancora trovate 

prove sicure dell’esistenza nella realtà di questa guerriera, 

sebbene molti studiosi non la mettano in dubbio. 

La tipica rappresentazione del samurai mostra questa figura 

come un uomo che combatte, al servizio di un potente nobile, 

sino alla morte. In realtà, diverse fonti storiche e letterarie, 

attestano la presenza anche di onna-musha 女武者  (lett. 

“donna guerriera”), presenti nella classe samuraica: infatti, 

le donne che erano parenti o sposate con dei guerrieri, spesso 

erano in grado di combattere per difendere la casa da 

eventuali nemici (Clements, 2010, p. 106). Molte di loro 

partivano anche per il campo di battaglia e partecipavano 

attivamente agli scontri, dimostrando grande coraggio ed 

abilità alla pari degli uomini, ed erano delle vere e proprie 

samurai. 

Verso la fine del periodo Heian 平安時代 (Heian jidai, 794-1185), il predominio dell’arcipelago era 

conteso tra i due più grandi clan del Giappone, il cui potere era secondo solo a quello imperiale: le 

famiglie dei Taira 平氏 (Taira-uji) e dei Minamoto 源氏 (Minamoto-uji, quest’ultimo termine, che si 

può tradurre con “clan”, indica una famiglia potente, composta da membri legati da un vincolo di 

sangue, anche presunto (Caroli e Gatti, 2017, pp. 10-11). I Taira, noti anche come Heishi o Heike 平

家 (secondo la lettura derivata dal cinese on’yomi 音読み), avevano stabilito il loro potere nelle 

regioni del mare interno; mentre i Minamoto, noti anche come Genji, (secondo la lettura on’yomi) si 

erano affermati nel Kantō 関東 (la regione che comprende l’attuale Tokyo) (Caroli e Gatti, 2017, p. 

55). Dopo che il capoclan Taira no Kiyomori 平清盛 (1118-1181) sconfisse i Minamoto nel 1156, 



4 
 

iniziò la sua ascesa al potere, ricorrendo anche alla violenza soprattutto contro le altre famiglie 

guerriere e le istituzioni religiose. Queste ultime, pertanto, hanno reagito alleandosi con l’altro grande 

capoclan: Minamoto no Yoritomo 源頼朝 (1147-1199) (Caroli e Gatti, 2017, pp. 55-56). Gli scontri 

tra i due clan sono confluiti nella guerra Genpei 源平合戦 (Genpei-kassen), iniziata nel 1180 e 

conclusa solo nel 1185, con la vittoria della famiglia Minamoto, dando così inizio al periodo 

Kamakura 鎌倉時代 (Kamakura jidai, 1185-1333), dei bakufu 幕府 (ovvero, una sorta di regime 

feudale molto simile al nostro) e alla grande opera di unificazione del Giappone ad opera di Minamoto 

no Yoritomo (Caroli e Gatti, 2017, pp. 56 e seguenti). 

I conflitti sono stati narrati subito dopo la fine della guerra, prima oralmente da cantastorie itineranti, 

poi raccolti nella celebre epica giapponese Heike monogatari che, con iperboli e parti romanzate, 

narra del clan dei Taira, soprattutto le gesta del capoclan Taira no Kiyomori. Esistono più di settanta 

varianti di quest’opera, appartenenti a varie epoche e autori, spesso yomihon 読本 (versioni prodotte 

per la lettura) o kataribon 語り本 (prodotte per la recitazione) (Schmidt-Hori, 2021, p. 671). Alcuni 

testi si soffermano più sulle battaglie, come il Genpei jōsuiki 源平盛衰記 (conosciuto anche come 

Genpei seisuiki, XIV sec.) la cui attribuzione a Tokinaga Hamuro 葉室時長 (1200?-?) è incerta 

(Aston, 1899, p. 134). Altre versioni, come quella del biwa hōshi 琵琶法師1 Akashi no Kakuichi 明

石 覚 一 (1299-1371) (Bialock, 1999, p. 75), invece omettono dettagli, con il risultato che questi non 

sono sempre concordanti in molte parti. Tuttavia, in tutte le versioni di quest’opera fa la sua 

apparizione Tomoe Gozen, la più famosa tra le onna-musha, oltre ad esserne l’unica a comparire 

“fisicamente” (viene nominata anche un’altra guerriera di nome Yamabuki 山吹, ma «non presente 

perché ammalata» (Tyler, 2013, p. 463).  

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                         
1 I biwa hōshi 琵琶法師 erano una sorta di aedi, cantastorie itineranti spesso ciechi, che recitavano i brani epici heikyoku 
平曲 (i testi cantati dello Heike) con l’accompagnamento del biwa 琵琶 (uno strumento musicale, simile al liuto). Spesso 
erano veri e propri monaci, oppure avevano un abbigliamento simile a quello dei monaci buddhisti (Ruperti, 2015, pp. 
104 e 174) 



5 
 

CAPITOLO 1: TOMOE GOZEN, LA GUERRIERA 

 

Tomoe apparteneva al clan Minamoto e ha combattuto al fianco di altri due grandi condottieri: Imai 

Kanehira 今井兼平 e il loro signore Kiso no Yoshinaka 木曾義仲 (noto anche come Minamoto no 

Yoshinaka 源義仲, 1154-1184). Kiso ebbe un ruolo cruciale nella guerra Genpei e alla sua morte, 

l’imperatore in ritiro lo ha nominato sei-i taishōgun 征夷大将軍 (“grande generale che assoggetta i 

barbari”, termine in seguito abbreviato in shōgun 将軍 lett. “comandante dell'esercito”). 

Nello Heike monogatari, Tomoe compare al capitolo IX 

(McCullough, 1990, p. 291): 

Tomoe era estremamente bella, aveva la pelle bianca, i capelli 
lunghi, i lineamenti affascinanti. Era anche un’arciera 
straordinariamente forte, e con la spada valeva mille guerrieri, 
sempre pronta ad affrontare un demone o un Dio, a cavallo o a 
piedi. […] Ovunque la battaglia era imminente, Yoshinaka la 
inviava come suo primo capitano, era dotata di un’armatura 
robusta, una spada molto lunga, e un possente arco; lei compì più 
gesta valorose di qualsiasi altro guerriero. 
 
Tomoe è descritta dettagliatamente nelle sue 

caratteristiche fisiche, ma soprattutto nelle sue abilità 

combattive, nello stesso modo in cui venivano descritti 

gli uomini che combattevano. Tomoe non solo era «primo 

capitano», ma anche una guerriera che sapeva combattere 

pure a cavallo, un onore concesso solo a pochi meritevoli 

all’epoca. Degne di nota sono anche le armi che sapeva 

usare: infatti, le onna-musha erano spesso addestrate ad 

usare equipaggiamenti diversi dagli uomini, in quanto si 

credeva che un certo tipo di armi potessero essere usate 

solo da persone con una grande forza fisica. Tuttavia, ne è prova questa stessa descrizione da me 

citata, è stato documentato che molte guerriere sapessero maneggiare diversi tipi di armi, katana e 

arco compresi. Tomoe, infatti, sa usare sia l’arco che «una spada di grandi dimensioni» (McCullough, 

1990, p. 291). Purtroppo, non si sa per certo quale tipo di spada fosse; qualche studioso ha pensato si 

potesse trattare di una sorta di alabarda, chiamata naginata 薙刀 , soprattutto in seguito alla 

rappresentazione nel teatro nō del dramma Tomoe, dove l’attore usa quest’arma. 

L’apparizione di Tomoe, a questo punto della guerra Genpei, avviene in circostanze peculiari: 

contrariamente a quanto si potrebbe pensare, lei e l’esercito non si stanno preparando ad affrontare il 



6 
 

clan nemico dei Taira, ma altri membri della loro stessa famiglia Minamoto. Come si è trovata Tomoe 

in una situazione simile? Perché si trova dalla parte di Kiso no Yoshinaka e non di Minamoto no 

Yoritomo, capo dell’intero clan? Come è arrivata Tomoe ad essere una grande guerriera descritta in 

questo modo nello Heike? In base alle ricerche fatte, cercherò di rispondere a tali domande e dare un 

ordine cronologico alle informazioni trovate, in modo da poter delineare le origini e la vita di Tomoe 

Gozen. 

Sebbene le informazioni sulla sua vita personale e su come sia diventata una guerriera siano molto 

scarse, alcuni studiosi sono riusciti a formulare varie ipotesi grazie a dettagli emersi dalle versioni 

dello Heike monogatari, come il Genpei jōsuiki, il quale non solo descrive nei particolari alcune 

battaglie, ma addirittura rivela informazioni personali su Tomoe, soprattutto attraverso la trascrizione 

di dialoghi dei suoi nemici. Tuttavia, molte di queste varianti manoscritte non sempre sono 

concordanti nemmeno nel delineare la discendenza e le parentele di Tomoe. 

La ricostruzione del professor Tyler, da trattare più come un «passaggio preso da un romanzo storico» 

(1991, p. 129), è forse derivata in parte dallo Enkei bon 延慶本 (anche letto Enkyō-bon), la versione 

dello Heike del periodo Enkei 延慶時代 (1309-10) (Bialock, 1999, p. 73). Da tale manoscritto, si è 

scoperto che Minamoto (Kiso) no Yoshinaka e Tomoe sono cresciuti insieme tra le montagne del 

Giappone centrale, in un villaggio chiamato Kiso 木祖村 (Kiso-mura), attualmente nella Prefettura 

di Nagano 長野県, dalla quale Yoshinaka prese il nome in seguito (Tyler, 1991, pp. 136-137). 

Riguardo ulteriori legami tra Tomoe e Kiso, sempre in base a quanto scritto nel Genpei jōsuiki, si è 

ipotizzata una sorta di “parentela” fra loro: infatti nell’opera, due soldati dell’esercito nemico, 

Hanzawa Narikiyo 半沢成清 e Hatakeyama 畠山, identificano la guerriera che hanno di fronte in 

base alla discendenza (oltre all’abilità). Si scopre quindi che Tomoe era la figlia di un guerriero di 

nome Nakahara Kanetō 中原兼遠 (? -1181?). Tale informazione è ribadita più avanti nell’opera da 

Tomoe stessa, poco prima di fronteggiare Uchida no Saburō Ieyoshi 内田三郎家慶, l’ultimo nemico 

che ha affrontato prima di togliersi l’armatura per sempre. Nello stesso dialogo, ha confermato anche 

di provenire dal villaggio di Kiso e di essere la sorella adottiva di Kiso no Yoshinaka (Tyler, 1991, p. 

143).  Secondo il professor Tyler, Nakahara Kanetō era anche il padre di Imai no Kanehira e Higuchi 

no Jirō Kanemitsu 樋口次郎兼光, entrambi al servizio di Kiso (Tyler, 1991, p. 138). Poco prima di 

morire, Kanehira affermerà di essere il fratello adottivo di Kiso (Tyler, 2013, p. 467), ma non 

confermerà di essere imparentato con Tomoe. Il grado di parentela tra la guerriera e Higuchi 

Kanemitsu è ancora più problematico da definire: in base agli studi del professor Brown (2001), 

sebbene il Genpei jōsuiki collochi Tomoe come sua sorella minore, in un altro manoscritto intitolato 

Genpei tōjōroku 源平闘諍録  (cronache del conflitto Minamoto-Taira, anno di compilazione 



7 
 

sconosciuto), Tomoe è descritta come l’amante di Higuchi; invece in un’altra fonte ancora, risulta 

essere la figlia dello stesso Higuchi. L’unica informazione che sembra certa è che Tomoe e Yoshinaka 

siano cresciuti insieme, allevati dalla stessa menoto 乳母, ruolo che all’epoca era un onore conferito 

alle donne con un’alta posizione sociale (Tyler, 1991, pp. 138-139). Sebbene si tenda a tradurre il 

termine menoto in “nutrice” o “balia”, le donne che ricoprivano questo ruolo svolgevano anche altri 

compiti essenziali verso i bambini loro affidati, al punto che anche quando non esercitavano più, non 

perdevano mai questo titolo (Schmidt-Hori, 2021, p. 664).  

Dal dialogo tra Hanzawa Nariki e Hatakeyama, da me citato in precedenza, emerge pure che la menoto 

di Kiso era la moglie di Nakahara (Tyler, 1991, p. 141). È fortemente probabile che abbia allevato 

anche gli altri fratelli di Tomoe, Higuchi e Kanehira, ma non viene mai specificato se fosse la madre 

naturale di uno di loro, né di Tomoe stessa. Se questa ipotesi fosse vera, Kiso sarebbe stato lo yōkun 

養君 (signore della menoto) e i tre guerrieri sarebbero stati suoi menotogo 乳母子 (fratelli adottivi) 

(Schmidt-Hori, 2021, p. 663). Grazie a tale legame, Kiso potrebbe aver instaurato una relazione 

davvero profonda con i suoi menotogo, anche più importante di quello che avrebbe potuto avere con 

i suoi consanguinei (Tyler, 1991, p. 139).  

Un’altra teoria riguarda una possibile relazione sentimentale tra Tomoe e il suo signore. Questa 

ipotesi può essere in effetti confermata dall’usanza dell’epoca che vedeva le menoto organizzare una 

sorta di “matrimonio” tra due figli adottivi, in altre parole Kiso e Tomoe si sarebbero “sposati” grazie 

alla loro menoto. Non era però un matrimonio come lo intendiamo noi occidentali nei tempi moderni: 

era una sorta di “accordo”, che poteva essere rescisso nel caso in cui il “fratello adottivo/marito” 

avesse trovato alla “consorte” un altro matrimonio più adeguato, mentre lui si sarebbe sposato con 

un’altra donna appartenente ad una famiglia più potente (Tyler, 1991, p. 139). Il Genpei jōsuiki pure 

menziona una relazione di questo tipo tra i due, conducendo però la devozione della guerriera non 

tanto alla sua educazione, quanto ai sentimenti che provava verso Kiso (Tyler, 1991, p. 134). Altri 

studiosi, hanno avanzato l’ipotesi che Tomoe fosse semplicemente la sua concubina. 

Non si sa come Tomoe abbia fatto a diventare una guerriera, nonostante ne vengano nominate altre 

due che hanno fatto parte del suo esercito: Yamabuki 山吹 e Aoi 葵, rispettivamente comparse nello 

Heike e nel Genpei jōsuiki. La prima era malata (o forse morta in battaglia), di Aoi invece si sa solo 

che era una comandante alla pari di Tomoe e che è morta in una delle battaglie precedenti (Tyler, 

1991, p. 134). Sembra che Tomoe e le altre guerriere fossero considerate samurai a tutti gli effetti e 

fossero eccellenti nell’arte della guerra. 



8 
 

Le cause principali dello scontro tra Tomoe e i membri del suo stesso clan sono da ricondurre a Kiso 

no Yoshinaka, e alla sua ambizione di voler distruggere Minamoto no Yoritomo, capo del clan e suo 

cugino biologico. Yoshinaka ha combattuto nella fazione orientale dei territori del clan. Dopo la 

sconfitta dei Taira da parte di Yoritomo in una delle prime battaglie, nei pressi del monte Fuji, il 

capoclan aveva stabilito un governo autonomo nella città di Kamakura 鎌倉. Tuttavia Yoshinaka non 

aveva accettato del tutto la guida di Yoritomo, e aveva deciso allora di estendere l’area del proprio 

controllo anche lui, comportandosi come sovrano indipendente e imponendosi audacemente come 

rivale. Quando Yoshinaka stava accrescendo i suoi territori, Tomoe era già diventata una dei più fidati 

generali di Yoritomo (Tyler, 1991, p. 137). Le grandi 

gesta della samurai sono state in parte ricostruite grazie 

alle ricerche di vari studiosi. Tomoe fece il suo debutto 

nella battaglia di Yokotagawara 横田河原 nel 1181, 

dove ha sconfitto sette guerrieri a cavallo. Nonostante 

avessero perso una battaglia contro i Taira, nel 1183 

Tomoe era diventata la principale comandante 

dell’esercito di Kiso, e ha guidato personalmente più di 

mille soldati, trionfando nello scontro a Tonamiyama 

砺波山 (Brown, 2001, p. 106) (Tyler, 1991, p. 137). 

Ha seguito Kiso in ogni guerra. Nel 1184 Tomoe si è 

distinta soprattutto nella battaglia di Uchide no Hama 

打出の浜. È stato uno scontro terribile: il suo esercito 

era composto da solo trecento cavalieri, mentre quello 

dei Taira da circa seimila. Tomoe è stata una dei sei 

combattenti di Yoshinaka a sopravvivere (Brown, 2001, 

p. 106). 

Kiso no Yoshinaka ha iniziato la sua avanzata verso Heian-kyō 平安京 , la capitale imperiale 

dell’epoca (oggi Kyoto), finché non vi è entrato «il ventottesimo giorno della settima luna» (Tyler, 

1991, p. 137) e l’imperatore in ritiro ha conferito vari titoli al condottiero per le sue gesta eroiche. 

Kiso era ormai all’apice del suo potere, ma iniziando a temere che Yoritomo presto avrebbe voluto 

combattere contro di lui, ha preso la decisione di legittimare per primo lo scontro contro il capoclan, 

chiedendo all’imperatore un mandato imperiale per distruggerlo. L’imperatore ha cercato di rifiutare 

la richiesta finché ha potuto, ma Kiso era determinato al punto da usare metodi anche violenti, 

intervenendo brutalmente negli affari di corte e commettendo vari oltraggi, tra cui incendiare la 



9 
 

residenza dell’imperatore in ritiro. Si è rivolto addirittura alla famiglia nemica dei Taira, pur di avere 

forze consistenti contro Yoritomo, ma il clan ha rifiutato per ovvie ragioni (Tyler, 1991, p. 137). Alla 

fine, l’imperatore gli ha concesso l’agognato mandato. Venuto a conoscenza del permesso ufficiale 

dell’imperatore, Yoritomo gli ha inviato due suoi fedelissimi soldati per fermarlo. Kiso ha reagito a 

sua volta, mandando alcuni suoi seguaci a combatterli, tra cui Imai Kanehira, a Seta 瀬田. Le fonti 

sono lievemente discordi nel descrivere questa reazione di Kiso. È certo che Tomoe ha guidato la sua 

fuga dalla capitale, soprattutto perché Kiso voleva ricongiungersi al più presto con Kanehira (Tyler 

1991, pp. 140-141). 

Mentre fuggivano da Heian, Tomoe ha dovuto combattere contro Hatakeyama, al servizio di 

Yoritomo. Il Genpei jōsuiki descrive questo combattimento con ricchi dettagli. Hatakeyama voleva 

sapere quale avversario avesse di fronte (dalle risposte del suo compagno d’armi Hanzawa, traspaiono 

le notizie personali su Tomoe da me sopra descritte). Ascoltate anche le sue abilità nel combattimento, 

Hatakeyama era deciso a volerla affrontare e sconfiggere, per poi tenerla come trofeo. Non ha fatto a 

meno di notare la sfortuna di dover combattere contro una donna, perché temeva l’onta nel caso 

avesse fatto un errore che ne segnasse la sconfitta. Kiso ha cercato inspiegabilmente di intralciare il 

loro combattimento, poiché non voleva che Tomoe combattesse contro Hatakeyama. Forse è un modo 

dell’opera per dimostrare l’alta considerazione che Kiso aveva verso Tomoe, nonostante l’avesse 

vista combattere altre volte, in battaglie ben più sanguinose. Alla fine sono riusciti a combattere l’una 

contro l’altro, senza ulteriori interruzioni. Lo scontro si è svolto a cavallo e lei ne è uscita vittoriosa. 

Hatakeyama, sopraffatto dalla sua abilità, ha paragonato Tomoe ad un demone da cui «sarebbe 

un’onta farsi colpire anche da una singola freccia» (Tyler, 1991, p. 141-142) per poi fuggire. Dopo 

questo scontro, i sette guerrieri sopravvissuti nell’esercito di Kiso, si sono diretti nel luogo dove lui e 

Tomoe hanno affrontato la loro ultima battaglia, ad Awazu 粟津 (Brown, 2001, p. 106). 

A questo punto, Heike monogatari e Genpei jōsuiki divergono notevolmente nella descrizione della 

battaglia di Awazu e, ancora più importante, nell’allontanamento di Tomoe dal campo di battaglia, 

su ordine di Kiso, episodio diventato famoso. Non solo, variano anche i nomi dell’ultimo nemico 

affrontato dalla guerriera, la collocazione temporale e alcune importanti dinamiche e le diverse 

versioni, aggiungono o omettono dettagli. Pertanto, questo passaggio del capitolo IX dello stesso 

Heike monogatari è tuttora dibattuto. 

Dopo aver ritrovato Kanehira, Kiso ha deciso di voler affrontare l’esercito nemico. Tuttavia, 

nonostante gli sforzi, i nemici erano troppi. Yoshinaka, capendo che il nemico avrebbe vinto e presto 

lo avrebbe ucciso, si è rivolto a Tomoe per dirle di non combattere più al suo fianco, ma di fuggire. 

La richiesta del suo signore, nello Heike monogatari tradotto da Helen McCullough, è così trascritta 

(1988, p. 292): 



10 
 

Presto, ora,” disse Lord Kiso a Tomoe. “Sei una donna, quindi vattene; vai dove vuoi. Ho intenzione di morire in 
battaglia, o di uccidermi se rimarrò ferito. Sarebbe sconveniente lasciare che la gente dica: “Lord Kiso ha tenuto una 
donna con sé durante la sua ultima battaglia”. 

 

Naturalmente, Tomoe era riluttante a fuggire, pertanto ha cercato di rimanere finché le fosse stato 

possibile. Ha deciso poi di voler dimostrare il suo valore a Kiso almeno un’ultima volta. Lo Heike 

colloca la sua ultima battaglia dopo che Kiso ha ritrovato Kanehira (Tyler, 1991, p. 144). È a questo 

punto che affronta Onda no Hachirō Moroshige 御田八郎師重, alla guida di trenta soldati a cavallo, 

conosciuto per essere tra i guerrieri più forti. La stessa opera descrive anche il modo in cui Tomoe lo 

sconfigge: Tomoe «caricò, lo prese in una morsa di ferro, gli costrinse la testa ad abbassarsi sul pomo 

della sella, la tenne lì inchiodata, poi la girò, la tagliò e la gettò via». Soltanto dopo aver sconfitto il 

nemico, lei «abbandonò armi e armature e fuggì verso est» (Tyler, 2013, p. 466). 

Penso sia interessante notare che in seguito, Kiso ha detto a Kanehira l’esatto opposto. Nello Heike è 

evidente la differenza nel modo in cui vengono trattati Tomoe e Kanehira dal loro signore: entrambi 

erano apparentemente alla pari, soprattutto nella posizione che ricoprivano nell’esercito (anche 

Kanehira era un generale). Tuttavia nei suoi ultimi momenti di vita, Kiso impone a Tomoe di 

andarsene, e le impedisce così di morire da samurai accanto al suo signore; invece a Kanehira viene 

concesso di rimanere e morire gloriosamente insieme a Kiso, togliendosi la vita dopo che quest’ultimo 

rimane ucciso dal nemico, a poca distanza da lui. Il suo signore era così preoccupato per la sorte del 

fratello che addirittura si è voltato nella sua direzione, poco prima di essere ucciso da Ishida no Jirō 

Tamehisa 石田次郎為久 (McCullough, 1988, p. 293). Qualche studioso ha ipotizzato che tale 

comportamento che Kiso e Kanehira hanno l’uno verso l’altro, sia la dimostrazione che loro due erano 

veri e propri amanti (Schmidt-Hori, 2021, p. 672). Tale teoria è ancora oggi su un terreno poco 

dibattuto, e in molti l’hanno contestata o negata in ogni modo, portando come prova il fatto che Kiso 

non solo aveva molte concubine, ma aveva anche una moglie “ufficiale” e dei figli. In realtà, varie 

ricerche hanno dimostrato che all’epoca, non era raro che gli uomini sposati avessero sia delle donne, 

che degli uomini come amanti (Schmidt-Hori, 2021, p. 672). Inoltre, una prova che i due guerrieri 

avessero tale tipo di relazione, si può trovare in una versione dello Heike riportata dal prof. Ichiko 

Teiji nello Shinpen Nihon koten bungaku zenshū 新編日本古典文学全集 (Nuova edizione di opere 

complete della letteratura giapponese classica, 1994-2002). In questa variante, durante la scena del 

loro ricongiungimento nel capitolo IX, i due guerrieri dicono di aver fatto il giuramento reciproco di 

morire insieme, usando il termine chigiri 契  (giuramento), che spesso veniva usato in contesti 

romantici e come eufemismo, per indicare un’unione matrimoniale o proprio “sesso” (Schmidt-Hori, 

2021, p. 673). Questa rivelazione aggiungerebbe alla lealtà tra i due guerrieri un livello soprattutto 

affettivo, inoltre rende la morte di entrambi ancora più tragica e commuovente (Schmidt-Hori, 2021, 



11 
 

p. 675). Un’altra prova che ci fosse questo tipo di relazione fra i due, starebbe nel fatto che Kiso 

scelga proprio Kanehira per morire insieme a lui, nonostante potesse scegliere molte altre persone, 

inclusi ovviamente gli altri suoi menotogo, ovvero Tomoe e Higuchi (Schmidt-Hori, 2021, p. 674). 

Invece, Kiso ha preso la sua decisione: Tomoe sebbene presente durante tali eventi, verrà allontanata, 

mentre Higuchi è troppo lontano. Nel capitolo successivo, Higuchi, l’ultimo loro (forse) fratello, dopo 

aver appreso della morte di Imai e Kiso, ha fatto disperdere i guerrieri rimasti, affinché potessero 

pregare per il loro defunto signore, mentre lui è andato verso la capitale per morire in battaglia, ma è 

stato catturato vivo e in seguito decapitato (Tyler, 1991, 147). Pertanto, solo Tomoe sopravvisse. 

Perché Tomoe è stata allontanata in quel modo dal suo signore, dopo anni di battaglie e di vittorie?  

La variante di Akashi no Kakuichi dello Heike (1330 o 1340), spiega il suo allontanamento solo sulla 

base del genere di Tomoe, mostrando così come le donne fossero considerate all’epoca, anche quando 

avevano un grado alto nell’esercito (Brown, 2001, p. 108). 

Alcuni ricercatori, seguendo la teoria secondo la quale Kiso e Kanehira erano amanti, hanno 

ipotizzato che Kiso avrebbe “mentito” a Tomoe: sottolinearne il genere proprio in questo momento, 

sarebbe stato solo un pretesto inconfutabile per farla allontanare, così che Kiso potesse essere libero 

di mantenere fede alla promessa fatta a Kanehira, senza ammetterlo apertamente. Tomoe, quindi, non 

sarebbe stata mandata via dal campo di battaglia solo in base al suo genere o alla valutazione della 

sua forza, vista l’abilità e il coraggio dimostrati fino a quel momento e di cui Kiso non poteva certo 

essersi dimenticato, ma soprattutto affinché Kiso potesse morire con Kanehira. Secondo tali studiosi, 

l’apparizione (e la sparizione) di Tomoe in quest’unico capitolo, nonostante la descrizione che la 

elogia, sembra sia stata inserita al solo scopo di sottolineare che Kiso e Kanehira fossero davvero 

amanti (Schmidt-Hori, 2021, p. 674). 

Tuttavia, altre opere, versioni di differenti epoche e studiosi danno altre motivazioni. 

Il Genpei jōsuiki colloca l’ultimo scontro prima del ricongiungimento con Kanehira, inoltre aggiunge 

informazioni del tutto assenti nello Heike sui motivi per la quale Tomoe sia stata allontanata. Anche 

il nome dell’ultimo nemico cambia: secondo questa variante, infatti, Tomoe si è scontrata con Uchida 

no Saburō Ieyoshi, come da me già accennato. Uchida conosceva già l’identità di Tomoe e sebbene 

temesse le sue abilità, ha deciso di combattere contro di lei per poterla catturare e portare prigioniera 

a Yoritomo, come gli era stato ordinato dal capoclan stesso. L’opera riporta anche il dialogo tra i due, 

poco prima di combattere, dove Tomoe si è presentata al nemico, ribadendo la sua parentela con Kiso 

e Nakahara. Rispetto ad Hatakeyama, è notevole non solo che Uchida non si sia tirato indietro anche 

a costo di venire sconfitto, ma che addirittura abbia deciso di affrontarla da solo secondo un «piano 

eccessivamente cauto» (Tyler, 1991, p. 143). Tomoe ha sconfitto Uchida, lo ha decapitato e ne ha 

mostrato la testa al suo signore in segno di trionfo. Nonostante questa prova di grande valore, Kiso 



12 
 

ha deciso di mandare via Tomoe, arrivando quasi a compatire il soldato avversario morto per mano 

sua. In questa versione, lei non solo è riluttante ad andarsene, ma avrebbe pure cercato di dissuaderlo, 

ricordandogli la sua fedeltà e che lo ha «servito fin da quando erano bambini» (Tyler, 1991, p. 144), 

pertanto è fermamente decisa a morire accanto a lui. Kiso è inamovibile, ma in questa versione, dà 

un ulteriore motivo per allontanarla, un’informazione omessa da Kakuichi: temendo che tutte le tracce 

della sua esistenza vadano perdute per sempre, Kiso dà il gravoso compito a Tomoe di tramandare la 

sua memoria, soprattutto alla sua famiglia che non rivedrà mai più, pregando pure per la sua anima 

altrimenti senza riposo. (Brown, 2001, p. 110): 

La primavera scorsa, mi ha riempito di dolore partire dalla provincia di Shinano, lasciandomi alle spalle mia moglie 
e mio figlio, senza voltarmi indietro una seconda volta, per intraprendere un percorso che probabilmente porta 
verso la morte. Per questo motivo, poiché probabilmente non ci saranno più tracce [di me] in questo mondo, ti 
prego di rendere noti questi avvenimenti: se solo tu pregherai per me nell'aldilà, anziché diventare mia compagna 
nella morte - credo che debba essere così. Presto nasconditi e fuggi, raggiungi Shinano e recita questi avvenimenti 
a numerose persone. 
 

Allora, pregata in questo modo dal suo signore, Tomoe ha obbedito e lasciato il campo di battaglia 

per andare a Shinano (Tyler, 1991, p. 144). Tale ipotesi è avvallata anche da dettagli omessi da alcune 

altre traduzioni, ritrovati nel testo Hyakunijūkubon 百二十句本 (lett. “libro delle 120 poesie”), la 

versione dello Heike appartenente alla scuola di Yasaka 八坂流 (probabilmente XII-XIII sec.) dove, 

oltre al «non volere morire accanto ad una donna», Yoshinaka aggiunge che vuole che lei preghi per 

«il suo riposo nell’aldilà» (Brown, 2001, p. 109). Un’ipotesi simile è stata usata pure nel dramma nō 

Tomoe 巴 (probabilmente XV - inizio XVI sec.). In altre varianti è confermato che Tomoe è stata 

allontanata dal suo signore in quanto, 

temendo che ogni traccia di lui sarebbe 

scomparsa, le avrebbe dato l’obbligo di 

tenere servizi funebri per il riposo del 

suo spirito e di trasmettere la sua storia. 

Tomoe sarà davvero riuscita in questo 

compito? Cosa ne è stato di lei dopo 

aver lasciato il campo di battaglia? Nel 

prossimo capitolo, esporrò le varie 

ipotesi su cosa potrebbe esserle 

successo dopo la guerra.  

 

 

 



13 
 

CAPITOLO 2: TOMOE GOZEN, DOPO LA GUERRA 

 

Cosa è successo a Tomoe, dopo aver lasciato forzatamente il campo di battaglia? Purtroppo le ipotesi 

sono molteplici e le fonti sono discordanti in proposito (Brown, 2001, p. 105). 

Se nello Heike sembra scomparire nel nulla dopo la sua partenza, un delle teorie più accreditate sul 

suo destino, la si può trovare sia nel Genpei jōsuiki (Tyler, 1991, p. 147) che nel Genpei tōjōroku 

(Brown, 2001, p. 107): dopo la battaglia di Awazu, il capoclan Minamoto no Yoritomo, avendo 

scoperto che lei era sopravvissuta, l’ha convocata a Kamakura dove avrebbe dovuto affrontare le 

conseguenze per aver seguito Kiso no Yoshinaka. Tomoe sapeva cosa l’aspettasse, ma ha obbedito al 

capoclan, lasciandosi catturare. Yoritomo e gli altri comandanti al suo servizio, non sapevano come 

punire la condottiera nemica, in quanto normalmente non giustiziavano le donne. Infine, hanno deciso 

di ricorrere lo stesso all’esecuzione (Tyler, 1991, p. 147). Tuttavia, Wada no Kotarō Yoshimori 和田

小太郎義盛 (1147–1213), uno dei guerrieri più abili di Yoritomo e suo ufficiale, sapendo quanto 

Tomoe fosse valorosa in battaglia, ha pensato di chiederla in moglie (Brown, 2001, p. 107) al capoclan, 

per poter così avere dei discendenti ancora più forti (Tyler, 1991, pp. 147-148). Sebbene Yoritomo 

non abbia acconsentito subito a tale richiesta, tenendo conto delle gesta della guerriera, ha ceduto 

solo perché persuaso da uno dei suoi alti funzionari che, non solo gli ha fatto notare che Tomoe era 

abbastanza forte da non farsi sopraffare da un solo guerriero, ma gli ha posto anche la prospettiva 

allettante di avere i loro valorosi discendenti al suo servizio (Tyler, 1991, p. 148). Successivamente, 

Tomoe e Yoshimori hanno avuto un figlio, il famoso Asahina no Saburō Yoshihide 朝比奈三郎義

秀 (1176-1213?), guerriero diventato leggendario grazie alla sua incredibile forza, ereditata proprio 

dalla madre (Brown, 2001, p. 107). Sia Asahina che il padre, sono in seguito morti in battaglia: per il 

primo non si hanno notizie precise, si pensa sia morto insieme a Wada, ucciso insieme al resto della 

sua famiglia durante una rivolta nel 1213 (Clements, 2015, p. 107). Tomoe è stata l’unica a 

sopravvivere ancora una volta. 

Questa teoria, secondo la quale Tomoe sia la madre di Asahina, è stata giudicata irrealistica da diversi 

studiosi: secondo la cronaca storica, del periodo Kamakura, Azuma Kagami 吾妻鏡 (Lo specchio 

d’Oriente, forse XII sec.), Asahina avrebbe avuto già nove anni durante la battaglia di Awazu, 

pertanto è impossibile che fosse il figlio di Tomoe (Tyler, 1991, p. 148). Inoltre, non si sa nemmeno 

con certezza se abbia avuto una “relazione” con Wada Yoshimori (Tyler, 1991, p. 148). 

Un’altra ipotesi da collocare dopo la morte dell’improbabile figlio, oppure subito dopo la battaglia di 

Awazu, implica che lei abbia deciso di diventare una bikuni 比丘尼 (ovvero una monaca buddhista 

itinerante), dedicandosi per il resto della sua vita alla preghiera per le anime dei genitori, del figlio e 



14 
 

di Kiso no Yoshinaka (Tyler, 1991, p. 148), come gli aveva chiesto quest’ultimo secondo la versione 

Hyakunijūkubon (Brown, 2001, p. 109). Nel Genpei jōsuiki si possono trovare prove che abbia preso 

i voti monacali (Brown, 2001, p. 113), inoltre questa era una scelta comune per chi riteneva di aver 

terminato la parte più attiva della vita (infatti, fece la stessa scelta anche la figlia di Taira no Kiyomori). 

Il Genpei jōsuiki riporta pure che Tomoe morì alla veneranda età di novant’anni (Brown, 2001, p. 

113), nella provincia di Etchū 越中, sul Mar del Giappone (Tyler, 1991, p. 148). È tuttora incerto 

anche il luogo in cui sia stata sepolta, per ora sono stati indicati almeno tre luoghi nella sola provincia 

di Shinano, mentre i suoi resti sono ora preservati nel villaggio di Kokubu 国分寺市 (Kokubunji, 

nella provincia di Omi 近江) (Brown, 2001, p. 107). 

Come bikuni, Tomoe probabilmente non si è rinchiusa in clausura, potrebbe invece aver compiuto 

vari pellegrinaggi in tutto il Giappone ovunque lei volesse, vivendo in modo indipendente (Tyler, 

1991, p. 148). La prova che avrebbe compiuto questi viaggi potrebbe essere in alcuni documenti 

ritrovati di recente, di diverse province, in cui è attestata l’esistenza di diverse monache il cui nome 

era Tomoe, ma purtroppo non ci sono prove certe che una di loro fosse la guerriera (Brown, 2001, p. 

113). Tomoe potrebbe però aver cambiato nome in uno più religioso dopo la tonsura, e potrebbe 

essere per questo motivo che le notizie sulla sua vita siano così dubbie, molteplici o pure andate 

perdute (Tyler, 1991, p. 148). 

Il nome di Tomoe non corrisponde soltanto a quello di diverse monache, ma durante i periodi 

Kamakura e Muromachi 室町時代  (Muromachi jidai, 1336-1573), sono stati ritrovati alcuni 

manoscritti che riportavano l’esistenza di vari tipi di artiste, con diversi ruoli (Brown, 2001, p. 105). 

Pertanto un’altra ipotesi plausibile potrebbe essere che la nostra guerriera, invece di prendere i voti 

monacali, oppure in seguito ad essa, sia diventata una asobime 遊女 (intrattenitrice). La prova di 

questa teoria sarebbe da ritrovare nella versione dello Heike della scuola Yasaka, dove infatti vi è 

narrato che dopo la battaglia di Awazu (prima di “sposare” Yoshimori), Tomoe ha servito per un 

periodo come asobime presso la residenza di una famiglia, il cui nome era Hashimoto 橋本 (Brown. 

2001, p. 113). 

Un’altra ipotesi ancora, la vede diventare una miko 神子 (Brown, 2001, pp. 111-112) o arukimiko 歩

き巫女 (miko itinerante) (Brown, 2001, p. 105), ovvero una sorta di sciamana errante della religione 

shintoista che, entrando in trance, poteva sentire le voci delle persone defunte o dei kami 神 (le 

divinità) e riportarne i messaggi (Groemer, 2007, p. 27). Tuttavia, pare che anche questa teoria non 

sia molto credibile, in quanto tale ruolo sarebbe un’attribuzione inventata durante periodo Sengoku

戦国時代 (Sengoku jidai, 1467-1603) (Brown, 2001, p. 113). Purtroppo, anche in questo caso, gli 

studiosi sono stati messi in difficoltà nel ritrovare le sue tracce anche come artista soprattutto perché, 



15 
 

durante il periodo medievale, le intrattenitrici itineranti spesso si inventavano di essere state presenti 

durante famose battaglie, così da poter guadagnare abbastanza quando cantavano e inscenavano le 

storie di queste guerre. Qualche ricercatore ha detto pure che quasi tutti i dettagli di Tomoe dopo la 

guerra Genpei erano inventati proprio dalle intrattenitrici (Brown, 2001, p. 118). Inoltre, spesso le 

stesse cantastorie prendevano anche il nome di Tomoe, ed è per questo che compare scritto in almeno 

sette modi diversi in vari manoscritti e resoconti (Brown, 2001, p. 107). Tuttavia, secondo alcuni 

studiosi, la presenza del nome della guerriera in così tanti testi, sarebbe almeno la prova dei viaggi 

compiuti da Tomoe (Brown, 2001, p. 107) al punto che si possono delineare due tappe quasi certe: 

sembra quindi che Tomoe sia stata a Tomioka 富岡 (provincia di Echigo 越後) e a Ishiguro 石黒 

(nella provincia di Etchū). 

Molteplici sono anche i significati dell’epiteto gozen 御前, in quanto questo non era solo un titolo 

onorifico datole in seguito: era anche un suffisso onorifico collegato ai nomi dei kami, ai membri 

della nobiltà, alle miko e ad altri tipi di intrattenitrici (Brown, 2001, p. 111). In effetti l’appellativo 

gozen non viene mai usato insieme al nome di Tomoe, in nessuna delle varianti dello Heike (Brown, 

2001, p. 110). Quando il nome della guerriera cominciò ad apparire legato all’epiteto gozen, 

probabilmente era per indicare la sua parentela con uno dei membri di una famiglia nobile, 

appartenente alla classe samuraica, ad ulteriore prova che un samurai come Nakahara Kanetō 

potrebbe essere davvero suo padre, o almeno che aveva un legame con Kiso no Yoshinaka (Brown, 

2001, p. 110). Tuttavia, anche tale ipotesi sarebbe da mettere in dubbio: infatti se il termine fosse 

stato davvero usato per sottolineare la sua nobile parentela, sarebbe dovuto apparire in molte versioni 

dello Heike. Sembra più plausibile che l’appellativo sia stato usato per indicare che Tomoe era legata 

alle artiste dell’epoca, poiché molte donne usavano il termine gozen pur senza essere mai state delle 

guerriere (Brown, 2001, p. 111). 

Nel caso in cui Tomoe fosse diventata davvero un’asobime, o anche una arukimiko, potrebbe essere 

stata lei stessa tra le prime ad aver raccontato questa storia (Clements, 2015, p. 106), portando a 

termine il compito per la quale Kiso l’avrebbe allontanata nelle versioni Hyakunijūkubon e nel Genpei 

jōsuiki (Brown, 2001, p. 110). Questa ipotesi dimostrerebbe quindi che è davvero riuscita a 

raggiungere Shinano. Inoltre, si spiegherebbe anche il motivo per il quale non solo sappiamo così 

dettagliatamente delle gesta della guerriera e persino i suoi dialoghi con i nemici e con Kiso, nelle 

versioni in cui vengono riportati (Clements, 2015, p. 106): sarebbe quindi da attribuire a lei la 

trasmissione del setsuwa 説話, una sorta di “breve racconto orale” (McCullough, 1990, p.7-8) su 

Yoshinaka (Brown, 2001, p. 110). Da tale racconto è stato poi anche tratto l’unico shuramono 修羅

物, ovvero i drammi che mettono in scena le vite dei samurai (Ruperti, 2015, p. 75), che ha come 



16 
 

protagonista una guerriera, tra quelli esistenti ed eseguiti nel teatro nō (Tyler, 1991, p. 148). Lo 

shuramono in questione è il mugen nō 夢幻能 (un’opera teatrale con elementi surreali) dal titolo 

Tomoe 巴. L’opera, composta da due atti più un intermezzo, più che altro narra un ipotetico aldilà di 

Tomoe. Nel mugen nō il protagonista è lo shite シテ, l’attore principale che si rivela essere poi un 

fantasma, che incontra lo waki ワキ , spesso un monaco buddhista errante, che senza poterlo 

riconoscere, gli pone delle domande e lo ascolta, così che lo shite possa raccontare la sua storia 

(Ruperti, 2015, p. 73). Nel primo atto del mugen nō Tomoe, lo waki arriva ad Awazu ed incontra lo 

shite, Tomoe stessa, che lui però vede come una comune donna in lacrime. Come da tradizione del 

teatro nō, tutti i ruoli femminili sono interpretati da uomini (Brown, 2001, p. 116) e lo shite indossa 

la maschera zō-onna 増女, con le fattezze di una giovane donna (Muccioli, 1962, p. 364). Il monaco 

le chiede perché pianga di fronte al tempio dedicato a Kiso no Yoshinaka. Tomoe narra quindi allo 

waki la storia del valoroso generale, ed invita poi il monaco a pregare per lui di fronte alla sua tomba, 

anche perché pure il monaco proviene dalla stessa provincia di Kiso. Verso la fine di questo dialogo, 

Tomoe scompare (Muccioli, 1962, p. 361). Durante l’intermezzo tra i due atti, il monaco parla con il 

kyōgen 狂言, spesso un abitante della pianura che lo ospiterà per la notte, grazie alla quale scopre 

non solo l’identità della donna in lacrime, ma anche che era un fantasma. Il kyōgen a sua volta gli 

narra la storia di Tomoe, soprattutto la scena del suo allontanamento: questo racconto corrisponde 

alla versione del Genpei jōsuiki, infatti cita pure Yamabuki, dicendo che «perì nella battaglia del 

monte Tonami» (Muccioli, 1962, p. 367). In quest’opera, è da notare che lo stesso kyōgen pensa che 

lei sia «al di sopra degli uomini» per essere riuscita ad accompagnare Kiso fino a quel momento 

(Muccioli, 1962, p. 368). 

Nel secondo atto, mentre il monaco prega, Tomoe gli ricompare in sogno con gli abiti da guerriera, 

svelando la sua vera identità (Muccioli, 1962, pp. 369-370). Il fantasma di Tomoe spiega allo waki 

che la sua anima vaga senza riposo, legata ancora al luogo in cui si trovano, poiché non riesce a 

perdonarsi di aver abbandonato il suo signore poco prima della sua morte. La guerriera racconta infine 

le ultime ore di vita di Yoshinaka. L’opera termina con Tomoe che scompare, dopo aver supplicato 

il monaco affinché preghi per il suo riposo eterno (Muccioli, 1962, p. 374). 

Durante il secondo atto, di fronte allo waki, lo shite rivive gli episodi che lo hanno condotto allo stato 

in cui si trova, in genere danzando (Casari, 2017, p. 411), qui l’attore invece usa un’arma per rimettere 

in scena l’ultimo combattimento di Tomoe contro i suoi nemici (Muccioli, 1962, p. 372-373). Nelle 

versioni dello Heike oltre all’arco, non viene specificata l’arma che usa Tomoe, si sa solo che è «una 

spada di grandi dimensioni» (McCullough, 1990, p. 291). Durante la rappresentazione del dramma, 

viene usata la naginata 薙刀, forse perché si avvicina molto alla descrizione nello Heike; a causa di 



17 
 

questa rappresentazione, molti ora credono che questa fosse davvero la sua arma principale. Tuttavia, 

sembra la sapesse usare davvero, tanto che l’ha adoperata durante una delle sue battaglie, mentre 

difendeva un ponte da una dozzina di nemici (Jones, 2015, p. 72). La naginata, durante la guerra 

Genpei, ed in generale nei periodi Heian e Muromachi (Tanaka, 2016, p. 198), non era solo 

ampiamente usata dai monaci e dalle donne della 

classe samuraica (Jones, 2015, p. 72), ma era 

usata anche da diversi guerrieri in battaglia. 

Esistono vari tipi di naginata, ma in genere era 

composta da una lama ricurva e affilata lunga dai 

30 ai 60 centimetri circa, montata all’estremità 

di un bastone lungo due o tre metri. La sua 

lunghezza dava notevoli vantaggi durante i 

combattimenti, infatti permetteva di disarcionare 

i guerrieri a cavallo o anche di attaccare i 

samurai a terra e tagliar via loro le gambe 

(Clements, 2010, p. 106 e Jones, 2015, p. 71). In 

seguito, i guerrieri passarono gradualmente 

all’utilizzo dello yari 槍, ovvero un tipo di lancia 

(Tanaka, 2016, p. 198). Soprattutto con l’introduzione delle armi da fuoco, avvenuta prima della 

chiusura dell’epoca Tokugawa 徳川時代  (Tokugawa jidai, 1600-1868), la naginata cadde 

ampiamente in disuso e venne usata solo come arma di difesa (Jones, 2015, p. 71). 

Nell’opera Tomoe, il fantasma della guerriera è legato al luogo in cui morì il suo signore, consacrato 

in questa storia a divinità di un tempio allestito ad Awazu, come si usava all’epoca. Tuttavia, sia 

l’esistenza di questo santuario che la divinizzazione di Kiso, potrebbero essere delle invenzioni 

aggiunte in seguito, nel periodo Sengoku (Tyler, 1991, p. 149). 

Esistono diverse versioni di questo shuramono, tutte con delle differenze (Brown, 2001, p. 112). 

Nel manoscritto Shimogakari 下掛 (1691), una delle più antiche, nelle prime righe cantate dallo shite, 

ci sarebbe anche la prova del ruolo di Tomoe come miko al servizio del tempio dedicato a Yoshinaka 

(Brown, 2001, p. 112): 

Oggi, durante l’occasione delle cerimonie festive di Awazu, 
anche noi miko intendiamo andarci. 
Oh, che benedizione, ricordare gli eventi del passato. 
 

Inoltre, in questa versione, oltre alla spiegazione del motivo del pianto di Tomoe a due monaci 

buddhisti, il suo ruolo di miko è confermato pure attraverso il mondō 問答 (il dialogo parlato) e 



18 
 

attraverso la narrazione della leggenda del santuario di Otokoyama 男山, che solo le arukimiko o le 

bikuni potevano conoscere (Brown, 2001, p. 112). Altre opere sulla guerriera, che dimostrano che lei 

sia stata una miko (Brown, pag.115), appartengono al genere genzai nō 現在能 (drammi che parlano 

degli eventi del mondo reale), ovvero il Genzai Tomoe 現在巴 (Tomoe ai nostri giorni) e il Konjō 

Tomoe 今生 巴 (Tomoe della vita presente) (Brown, 2001, p. 111). 

Nella versione dello shuramono presente nello Yōkyoku taikan 謡曲大観 (Grande sistema di testi di 

nō, 1937), attribuita al drammaturgo nō Kanze Kojirō Nobumitsu 観世小次郎信光 (1435-1516), non 

solo l’autore aggiunge un luogo preciso, ma inventa anche che Kiso si sarebbe tolto la vita di sua 

volontà, anziché essere ucciso mentre cavalcava verso la pineta per questo scopo. Tuttavia, 

l’invenzione del suicidio di Kiso potrebbe avere una motivazione stilistica: poiché è Tomoe stessa a 

raccontare questo particolare, lei potrebbe non aver mai saputo cosa sia davvero successo al suo 

signore, nemmeno dopo la sua stessa morte. Pertanto lei ci racconta la storia filtrata dal suo punto di 

vista, ciò in cui crede (Tyler, 1991, p. 149). Un altro motivo per l’aggiunta di tale invenzione potrebbe 

anche essere la volontà di ripristinare un ordine gerarchico tra signore e guerriera. Tomoe viene 

rappresentata come un fantasma tormentato, troppo legata al luogo della morte del suo signore, che 

sente ancora l’umiliazione del suo allontanamento e che deve pregare per ottenere la pace. Pur 

decantando le gesta della guerriera, questa versione del dramma, sembra voler sia innalzare Kiso che 

dare adeguatezza all’ultimo ordine che quest’ultimo ha dato a Tomoe (Tyler, 1991, p. 150). 

Nonostante questa ipotetica intenzione, il mugen nō si è rivelato un elemento essenziale più che altro 

per la diffusione della storia di Tomoe. Questa opera non è nemmeno l’unica che parla di Tomoe, o 

di una guerriera in generale, ma è l’unica opera messa in scena ancora oggi. Esistono diverse altre 

opere non considerate canoniche, anch’esse shuramono, ovvero il Kinu Kazuki Tomoe 衣潜巴 (la 

Tomoe velata), il Katami Tomoe 筐巴 noto anche come Kinen Tomoe 記念巴 (Tomoe con il cesto di 

bambù) e l’Ogi Tomoe 扇巴 (Tomoe con il ventaglio pieghevole) (Brown, 2001, p. 111). 

Qualunque cosa sia successa a Tomoe dopo la battaglia di Awazu, le opere, le rappresentazioni teatrali 

e le varie artiste che hanno usato il suo stesso nome per tramandare la storia, hanno provato a rendere 

indimenticabile non solo Kiso, ma soprattutto la leggenda della samurai Tomoe Gozen (Brown, 2001, 

p. 118).  

 

 

 

 



19 
 

CONCLUSIONI 

 

L’ultimo quesito che potremmo porci riguarda il motivo per il quale tale figura, insieme a molte altre, 

sia stata dimenticata per così tanto tempo. Tomoe Gozen è ancora misconosciuta, quasi nessuno sa 

che sia stata una celebre samurai, ed è tristemente ovvio che non sia famosa quanto alcune figure 

eroiche occidentali, come per esempio Giovanna D’Arco. La storia di Tomoe e delle sue compagne 

d’armi sembra sia stata a lungo dimenticata, nonostante sia stata riscritta anche ben oltre il periodo 

storico in cui hanno vissuto, fino almeno al periodo Tokugawa compreso (con versioni che sfiorano 

l’assurdo). 

Come si è potuto vedere dai testi citati, anche durante l’epoca Heian, le donne venivano spesso 

considerate inferiori agli uomini, tanto da non consentire più loro di esercitare alcun potere politico 

(Caroli e Gatti, 2017, p. 40). Soprattutto l’influenza delle religioni, sulla società e sulla mentalità delle 

persone, ha avuto un ruolo considerevole nel negare e nascondere l’esistenza delle guerriere. Negli 

insegnamenti del Buddhismo Mahayana e del confucianesimo, infatti, le donne venivano viste come 

inferiori, troppo soggette alle passioni terrene, pertanto non forti quanto gli uomini (Tyler, 1991, p. 

133-134). In particolare, il Buddhismo Mahayana considerava gli uomini più vicini all’illuminazione, 

mentre le donne potevano solo sperare di reincarnare in un uomo prima di raggiungere il nirvana 

(Caroli e Gatti, 2017, p. 32); mentre il confucianesimo imponeva alla donna la sottomissione al padre 

prima, al marito e ai figli poi. 

La cancellazione dell’esistenza delle guerriere e la riscrittura della storia è avvenuta amche durante il 

periodo Meiji 明治時代 (Meiji jidai, 1868-1912), secondo diverse ricerche. I governanti dell’epoca, 

dopo la chiusura del periodo Tokugawa durata fino al 1868, volevano dimostrare idealmente che il 

Giappone poteva essere una nazione forte al pari di quelle Occidentali, ma per farlo cercarono di 

imitare i loro ideali e la società del XIX secolo (Caroli e Gatti, 2017, p. 147 e 151-152). A questo 

scopo, misero in atto il processo che Hobsbawm e Ranger (1983) hanno denominato “tradizione 

inventata” 2. 

Nonostante i vari tentativi di nascondere e distruggere testimonianze riguardanti l’esistenza delle 

samurai, e delle guerriere in generale, in tempi recenti queste figure si stanno gradualmente 

riscoprendo, spesso accendendo un nuovo interesse e la creatività di autori e autrici attuali. 

L’importanza di tale riscoperta, si può evincere per esempio dalle mostre artistiche, in cui le icone 

                                                         
2 «Per “tradizione inventata” si intende un insieme di pratiche, in genere regolate da norme apertamente o tacitamente 
accettate, e dotate di una natura rituale o simbolica, che si propongono di inculcare determinati valori e norme di 
comportamento ripetitive nelle quali è automaticamente implicita la continuità col passato.» (Hobsbawm e Ranger, 1983, 
pp. 3-4). 



20 
 

che raffiguravano le guerriere vengono reinventate, a volte 

in chiave forse più romantica, come ha fatto l’artista 

Benjamin Lacombe nella sua mostra intitolata Storie di 

Donne Samurai (2023),  di cui proprio Tomoe era il 

personaggio iniziale e più importante. La storia di Tomoe 

Gozen, narrata nelle versioni dello Heike, è servita pure 

come punto di partenza per la serie fantasy “La saga di 

Tomoe Gozen” (composta in due libri rispettivamente del 

1980 e 1982), scritta da Jessica Amanda Salmonson, che 

ambienta la storia in una sorta di mondo parallelo, 

aggiungendo anche dei personaggi nuovi e cambiando 

lievemente i nomi dei personaggi storici, e con un finale 

sorprendentemente diverso (Tyler, 1991, p. 132). Altri 

personaggi trovano nuova vita, anche se a malapena 

accennati nella storia originale, come si può evincere dalla 

trilogia scritta da Katherine M. Lawrence che ha per protagonista la samurai Yamabuki (il cui primo 

libro si intitola Cold Blood: A Yamabuki Story (A sangue freddo, la storia di Yamabuki, 2014), che 

inventa la storia della guerriera, ispirandosi al personaggio menzionato nello Heike. Infine, Tomoe 

Gozen oggi è celebrata anche durante lo Jidai Matsuri 時代祭 (festival delle ere) a Kyoto, il 22 

ottobre, dove viene impersonata da un’attrice che indossa una vera armatura, porta una naginata e 

sfila in sella ad un cavallo (Rochelle, 2015, p. 64). 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



21 
 

BIBLIOGRAFIA 

 

Aston, William George (orig. 1899). A History of Japanese Literature. Vermont, Tuttle Publishing. 

 

Bialock, David T. (1999). “The Tale of the Heike”, in Carter, Steven D. (a cura di). Medieval 

Japanese Writers, Dictionary of Literary Biography, Detroit: Gale Group, pp. 73-84. 

 

Brown, Steven T. (2001). “From Woman Warrior to Peripatetic Entertainer: The Multiple Histories 

of Tomoe”, in Theatricalities of power, the cultural politics of noh, Stanford (CA): Stanford 

University Press, pp. 105-118. 

 

Caroli, Rosa e Gatti, Francesco (2006). Storia del Giappone. Roma: GLF editori Laterza. 

 

Casari, Matteo (2017). “Waki, il noh visto di lato”, in Teatro e Storia, No. 38, pp. 399-422. 

 

Clements, Jonathan (2010). A Brief History of the Samurai: The Way of Japan's Elite Warriors. 

Londra: Robinson. 

 

Groemer, Gerald (2007). “Female Shamans in Eastern Japan during the Edo Period”, in Asian 

Folklore Studies, vol. 66, pp. 27-53 

 

Hobsbawm, Eric J. e Ranger, Terence (1983). Invenzione della tradizione. Torino: Einaudi. 

 

Jones, David (2015). Martial Arts Training in Japan: A Guide for Westerners. Vermont: Tuttle 

Publishing. 

 

McCullough, Helen (1990). Classical Japanese Prose: An Anthology, Stanford (CA): Stanford 

University Press. 

 

McCullough, Helen Craig (1990). The Tale of the Heike, Stanford (CA): Stanford University Press. 

 

Muccioli, Marcello (1962). Il teatro giapponese. Storia e antologia, Milano: Feltrinelli. 



22 
 

 

Nowaki, Rochelle (2015). “Women Warriors of Early Japan”, in Hohonu, vol. 13, Hilo: University 

of Hawaii at Hilo, pp. 63-68. 

 

Ruperti, Bonaventura (2015). Storia del teatro giapponese dalle origini all’Ottocento, Venezia: 

Marsilio editori. 

 

Schmidt-Hori, Sachi (2021). “The Erotic Family: Structures and Narratives of Milk 

Kinship in Premodern Japanese Tales”, in The Journal of Asian Studies, vol. 80, No. 3, pp. 663-

681. 

 

Tanaka, Fumon (2016). Samurai Fighting Arts: The Spirit and the Practice. Tokyo: Kodansha 

International. 

 

Tomoe, rappresentazione dell’opera, Nō Society di Tokyo (shite Mitaka Shizuka). 

www.youtube.com/watch?v=YVARAMARvk8 (16 novembre 2023). 

 

Tyler, Royall (2013). The Tale of the Heike, Londra: Penguin classic. 

 

Tyler, Royall (1991). “Tomoe, the woman warrior”, in Mulher, Chieko Irie Heroic with Grace: 

Legendary Women of Japan, New York: M.E. Sharpe, pp. 129-161. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

http://www.youtube.com/watch?v=YVARAMARvk8


23 
 

RINGRAZIAMENTI 

Vorrei ringraziare tutte le persone che mi sono state vicine durante questo difficile percorso, inoltre 

mi prendo la piena responsabilità nel caso ci siano errori che mi siano sfuggiti in questa tesi. 

Ringrazio anzitutto e in particolar modo la mia relatrice, la prof.ssa Roberta Strippoli che ha seguito 

con pazienza la stesura di questa tesi. I miei ringraziamenti vanno anche ai docenti dell’università e 

tutto il personale, dagli uomini delle pulizie ai guardiani alle entrate, compresi, naturalmente, il 

personale delle biblioteche, le librerie annesse all’università e la cartoleria “Olivetti”. Ringrazio anche 

la segreteria studenti, che mi ha supportato (e sopportato) in tutti questi anni. 

Ringrazio i miei nonni materni, Emilia ed Andrea, che mi hanno sempre dato un posto in cui tornare, 

anche quando non volevo o non era necessario. Ringrazio anche i miei nonni paterni, “Pupetta” 

(Maria Anna) e Nicola, per essermi stati vicini durante la maggior parte di questo periodo. 

Ringrazio i miei genitori per il supporto, senza il quale di certo non sarei riuscita né a realizzare il 

sogno di studiare in questa università, né a raggiungere questo importante traguardo; e la mia sorellina. 

Inoltre, ringrazio zia Maria, che mi ha ospitato e mi è stata vicino tutti questi anni; zio Salvatore e zio 

Franco, nonché i cugini e i parenti tutti per avermi aiutato sempre a sentirmi meglio. Ringrazio anche 

zia Rosanna per avermi insegnato a non prendere la vita troppo seriamente. Ringrazio anche Angela 

per il supporto che mi ha dato durante questi anni. 

Un sentito ringraziamento va a Donny, Vik, Silvia, “Da Vinci” e a tutti i miei amici di Napoli e non, 

sia per la loro inestimabile amicizia, sia per la pazienza portata durante alcuni dei miei periodi più 

bui, che mi hanno aiutato ad alleggerire. 

Ringrazio Danila Baldo, tutta la redazione di “Toponomastica femminile” e il gruppo “Snoq”, per 

avermi accolto e avermi insegnato a battermi per ciò in cui credo. Ringrazio anche “Koala” per il 

supporto che mi sta dando negli ultimi mesi ad oggi. 

Vorrei ringraziare sentitamente anche Gigi per la pazienza e per avermi seguito per l’ultimo esame 

mancante, nonostante i vari impegni; e la dott.ssa Belloni-Sonzogni, che non solo mi ha aiutato a 

raggiungere questo traguardo, ma anche a vedere molte cose più chiaramente. 

Infine vorrei ringraziare me stessa per aver perseverato durante tutti questi anni, anche se molti 

fuoricorso; e per aver portato a termine tutti i traguardi, nonostante i dubbi e i momenti in cui volevo 

“mollare tutto”.  

 

“ALS IXH CAN” 
Come meglio posso 
Jan Van Eyck 
 


	Introduzione 03
	Capitolo 1: Tomoe Gozen, la guerriera05
	Capitolo 2: Tomoe Gozen, dopo la guerra013
	Conclusioni019
	Bibliografia021
	Ringraziamenti023

